
На правах рукописи 
 
 
 
 
 
 
 

ГАЙНУТДИНОВА АДЕЛЯ РАВИЛЕВНА 
 
 
 
 
 
 

ПРОФЕТОЛОГИЯ КОРАНА:  

ИСТОРИИ ПРОРОКОВ КАК ЭЛЕМЕНТ ПОСТРОЕНИЯ КОРАНИЧЕСКОГО 

ТЕКСТА 

 

 

 

 

10.01.03 – Литература народов стран зарубежья 

(литературы азиатского региона) 

 

 
 

АВТОРЕФЕРАТ 

диссертации на соискание ученой степени 

кандидата филологических наук 

 

 

 

М о с к в а 

2008 

 



 1 

Работа выполнена на кафедре арабской филологии 

Института стран Азии и Африки МГУ имени М.В. Ломоносова 

 

Научный руководитель:     доктор филологических наук, 

                 профессор Д.В. Фролов 

 

Официальные оппоненты:    доктор филологических наук, 

                                                                                                     Д.В. Микульский 

 

              кандидат филологических наук, 

                                                                                          доцент Н.Т. Ковыршина 

 

Ведущая организация:                        Московский Государственный Институт 

                                                                                  Международных Отношений 

                                                                                    (Университет) МИД России 

 

 

Защита диссертации состоится «24» апреля 2008 г. в 16.00 часов 

на заседании диссертационного совета Д 501.001.33 по филологическим наукам 

(литературоведение) ИСАА МГУ по адресу: 103911, г. Москва, ул. Моховая, д. 

11. 

 

С диссертацией можно ознакомиться в библиотеке ИСАА МГУ (103911, г. 

Москва, ул. Моховая, д. 11) 

 

Автореферат разослан «14» марта 2008 г. 

 

Ученый секретарь диссертационного совета 

кандидат филологических наук        М.М. Репенкова 



 2 

ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 

Одним из аспектов мусульманского вероучения, основы которого 

изложены в Коране, является особая историческая концепция, входящая 

неотъемлемой частью в мировоззрение ислама. Священная история ислама имеет 

одновременно много общего с библейской историей и ряд существенных 

отличий, обусловленных различиями между самими религиозными учениями. 

Для писания ислама историческая перспектива воплощается, прежде всего, в 

череде пророческих историй, повторяющихся из суры в суру (так называются 

главы Корана) и образующих стержень мировой истории. Именно пророческие 

истории, на которые приходится почти половина коранического текста, 

образуют в значительной степени его повествовательный компонент и в силу 

этого могут являться объектом литературоведческого анализа, как с точки зрения 

построения и внутренней организации самих этих историй, так и с точки зрения 

той роли, которую они играют в общей композиции Корана.  

 Таким образом, предметом диссертационной работы являются рассказы о 

пророках в Коране. Основное внимание уделено структурно-композиционному 

аспекту, который, разумеется, не может быть изолирован и от содержательного 

аспекта, равно как и от анализа особенностей стилистики и поэтики пророческих 

историй. Исследуется эволюция структуры, содержания и композиции историй о 

пророках от самых ранних к самым поздним сурам в составе коранического 

свода. В силу того, что истории о пророках играют важную роль и в составе 

Библии, причем личности многих пророков, упомянутых в обоих текстах, 

совпадают, в работе проводится сопоставление библейских и коранических 

рассказов с целью установления моментов общности и различия в трактовке тех 

или иных образов или повествовательных элементов. Анализ коранических 

пророческих историй в содержательном, структурно-композиционном, 

историческом и сопоставительном аспектах – так можно сформулировать 

исследовательскую задачу настоящей работы. 

Актуальность. Образы пророков вызывали огромный интерес не только у 

средневековых богословов и писателей, которые посвящали им многочисленные 



 3 

трактаты и исследования. Растет интерес к пророческим сюжетам в Писании 

ислама и у современных ученых, равно как и в широких кругах общественности. 

Это связано с общим возрастанием интереса к истории, поскольку 

мусульманская историческая концепция вырастает из коранического материала. 

В современном мире все больше внимания уделяется сопоставлению священной 

истории в писаниях различных вероучений Ближнего Востока, что способствует 

выявлению как общего, так и различного в вероучениях разных религий, а это, в 

свою очередь, помогает достижению взаимопонимания между религиями и 

развитию диалога между ними. Кроме того, чисто литературная специфика 

пророческих историй в Коране обусловила то, что на их основе выросло 

огромное число легенд, преданий и сказок, составляющих значительную часть 

фольклора многих народов. В силу этого тема настоящей работы оказывается 

весьма актуальной, поскольку она создает фундамент, позволяющий ставить и 

решать многие исследовательские задачи исторического, литературного и 

фольклорного характера в изучении культур и литератур стран мусульманского 

Востока. 

Научная новизна. При всей актуальности и значимости выбранной темы, 

специальных работ, посвященных изучению историй пророков в Коране, в 

отечественном востоковедении очень мало. Исключение – работы М.Б. 

Пиотровского и Т. Ибрагима и Н. Ефремовой, которые мы использовали в нашей 

диссертации. Есть два существенных отличия в подходе, выбранном в нашей 

работе, от работ предшественников, как в российской, так и в мировой 

арабистике. Во-первых, мы исходим из того, что рассказы о пророках в Коране 

представляют собой не изолированные друг от друга, а взаимосвязанные между 

собой повествования, которые имплицитно воплощает в себе определенную 

концепцию священной истории. Во-вторых, каждая история состоит не из 

разрозненных, неупорядоченных версий рассказа, а образуют тематически и 

композиционно структурированное целое, которое, вместе с упорядоченностью 



 4 

рядов пророческих историй, выступает в качестве важного элемента поэтики1 

коранического текста. Эту упорядоченность материала о пророках в Коране, как 

в содержательном (вероучительном), так и в структурном (композиционном) 

плане, мы называем словом «учение». Подобный подход позволяет увидеть 

многие аспекты пророческих историй, которые остаются незаметными при 

анализе каждой истории отдельно от других, как чаще всего бывает в известных 

нам работах. 

Цель и основные задачи исследования. Цель настоящего исследования 

состоит в том, чтобы проанализировать роль и место коранических историй в 

тексте Писания ислама.  

Для реализации данной цели в работе поставлен ряд основных задач: 

1) Рассмотреть такое специфическое для поэтики Корана явление как 

«пророческий ряд», аналогов которому мы не находим в Библии и которое, 

отчасти в силу этого обстоятельства, не привлекало внимания исследователей.  

В работе предлагается типология пророческих рядов, которые 

представляют собой взгляд на разные периоды истории человечества согласно 

исторической концепции ислама, исследуется генезис основных типов от 

периода к периоду в истории коранического текста, рассматриваются 

формульные элементы, используемые в построении этих рядов.  

2) Рассмотреть различные версии коранических рассказов о том или ином 

пророке, выделить общее и отличное в разных версиях и на этой основе 

проанализировать как структуру отдельных версий, так и типологию рассказов в 

связи с задачами коранической проповеди в разные периоды или в разных сурах. 

Для анализа были выбраны как пророки «аравийского цикла» (Худ, Салих), так и 

библейского (Адам, Ибрахим, Лут). 

                                                 
1 Мы исходим из общего определения термина «поэтика» (см. М.Л. Гаспаров. Поэтика. – Литературная 
энциклопедия терминов и понятий. М., 2003, с. 786-793) как дисциплины, которая изучает «законы внутренней 
связи и соотношения различных уровней» произведения, выделяет и систематизирует элементы текста, 
участвующие в формировании его эстетического и смыслового строя. В работе данный термин относится, прежде 
всего, к исследованию аспектов построения коранического текста, в то время как его художественных 
особенностей мы практически не касаемся. 
 



 5 

3) Исходя из того, что разные версии в каком-то смысле дополняют друг 

друга и могут рассматриваться как части единого целостного рассказа о пророке, 

имеющего, если речь идет о библейских пророках, много общего с библейским 

повествованием, сделать реконструкцию сводной, «синоптической» истории 

наиболее важных для Корана пророков, последовательно проследив параллели с 

соответствующими рассказами, изложенными в Библии. В качестве объектов для 

исследования были взяты образы Мусы (Моисея) и ‘Исы (Иисуса), поскольку 

именно эти фигуры наиболее важны для изучения взаимоотношений между 

«авраамическими» религиями. 

Методологическая база исследования. Адекватного понимания сути 

какого-то раздела вероучения в какой-то отдельной религиозной традиции 

трудно достичь без сопоставления данных и фактов разных религиозных учений. 

Поэтому, хотя наша диссертация посвящена мусульманскому учению о 

пророках, мы по мере возможности будем пользоваться элементами 

сравнительного подхода. 

Второй составляющей метода, выбранного в работе, является 

историчность подхода, которая реализована в том, что мы исходим в анализе из 

четкой дифференциации слоев традиции: Писание, предание (хадисы), 

коранические комментарии (тафсиры), причем в исследовании Корана мы 

принимаем во внимание его внутреннюю хронологию и периодизацию, см. ниже.  

Третий элемент метода, принятого нами в работе, – филологизм подхода, 

реализуемый в том, что рассматриваемые коранические тексты мы исследуем с 

учетом их жанровых, композиционных и стилистических особенностей, а также 

с учетом общей текстологической характеристики Корана в целом. 

Эти три составляющие методологической основы работы: филологическая, 

историческая и сравнительная, и определяют лицо работы и выбранного в ней 

исследовательского подхода. 

Материал исследования. Материалом исследования является как сам 

коранический текст, так и, по мере надобности, различная околокораническая, в 

том числе и экзегетическая литература. В работе мы исходим из периодизации, 



 6 

предложенной Д.В. Фроловым, согласно которой суры Корана делятся на три 

периода: раннемекканские, позднемекканские и мединские. При цитировании 

Корана мы используем, прежде всего, перевод акад. И.Ю. Крачковского, 

привлекая в отдельных случаях и другие переводы Корана, а в ряде случаев 

предлагая и собственную интерпретацию текста.                             

Апробация работы. Диссертация обсуждалась на кафедре арабской 

филологии ИСАА МГУ. По материалам исследования опубликовано 4 работы, в 

том числе монография «Образы пророков в Коране» (М., 2002). Автор 

неоднократно выступал с докладами по теме диссертации на Ломоносовских 

чтениях МГУ, на кафедре арабской филологии и на конференциях в рамках 

отделения исламоведения при кафедре. Материалы диссертации использовались 

при чтении спецкурсов по Корану. 

 

СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ 

Настоящая работа состоит из введения, четырех глав, заключения и 

приложения. 

Во введении формулируется цель и задачи исследования, дается 

характеристика актуальности и новизны выбранной темы, содержится краткий 

обзор истории исследования пророческой темы в Коране и характеристика 

источниковедческой базы исследования. 

Глава 1 «Общие сведения о пророках в Коране» содержит информацию 

общего характера и представляет собой своего рода введение к последующим 

главам.  

Глава состоит из пяти разделов: «Вводные замечания», «Общая 

характеристика материала о пророках в Коране», «Список пророков (по 

Суйути)», «Персонажи с неопределенным пророческим статусом» и «Выводы».  

В разделе «Вводные замечания» приводятся сведения о числе пророков в 

Коране, формулируются два основополагающих принципа мусульманского 

вероучения о пророках и пророчестве, изложенные в Коране: признание 



 7 

существования большего числа пророков, чем те, что упомянуты в нем, и вера в 

то, что каждому народу был послан хотя бы один из них.  

В этом же разделе говорится об иерархической концепции пророчества, 

являющейся отличительной особенностью коранического вероучения. Речь идет 

о различении двух уровней пророков: пророков (nabiyy)2, т.е. тех, кому было 

дано откровение, и пророков-посланников, или просто посланников (rasūl)3, т.е. 

тех, кому было дано откровение от Бога, и кто был послан с определенной 

миссией к людям. Каждый посланник, в число которых обычно включаются Нух, 

Худ, Салих, Лут, Исма‘ил, Шу‘айб, Муса, ‘Иса и Мухаммад, является пророком, 

тогда как не каждый пророк может считаться посланником.  

В разделе «Общая характеристика материала о пророках в Коране» 

перечисляются по имени все двадцать пять упомянутых в Коране пророков, 

вкратце приводится сопоставительный библейский материал, а также 

выделяются группы так называемых «аравийских пророков» (Худ, Салих, 

Шу‘айб, Мухаммад) и персонажей, относительно пророческого статуса которых 

существовали разные мнения (Тубба’, ‘Узайр, Зу-л-Карнайн).   

В разделе «Список пророков (по Суйути)» дается общая характеристика 

сведений о пророках с использованием материала, собранного в труде 

знаменитого корановеда средневековья Джалал ад-Дина ас-Суйути 

«Совершенство в коранических науках», полный перевод соответствующего 

текста которого, выполненный нами, составляет приложение к работе. Из 

обширного круга вопросов, интересовавших мусульманских богословов и 

историков, Суйути выделил следующие темы, суммировав по каждому из них 

данные традиции: а) генеалогия каждого упомянутого в Коране Божьего 

избранника; б) его возраст или срок его пророческой миссии; в) точное имя, 

включая вопрос о его этимологии.  

                                                 
2 Этот термин – общий для Библии и Корана. 
3 Термин «посланник» - очень частотный в Коране, намного превосходящий по частоте употребления термин 
«пророк». Суммарное количество коранических контекстов для «посланника» - 331 (в единственном и 
множественном числах), в то время как термин «пророк» встречается в Коране лишь 87 раз. Это связано с тем, 
что, как мы увидим ниже, в Коране гораздо чаще рассказываются истории посланников, чем просто пророков. 



 8 

Помимо общих сведений о том или ином пророке, в данном разделе мы 

приводим список коранических сур, содержащих более или менее подробный 

рассказ о пророке, а также список айатов, упоминающих о нем. 

В разделе «Персонажи с неопределенным пророческим статусом» дается 

общая информация о вышеупомянутых трех личностях, также упоминаемых в 

Коране: ‘Узайре, Тубба‘ и Зу-л-Карнайне. В Книге не сообщается, были ли 

данные персонажи пророками, однако существуют хадисы, которые не 

исключают такой возможности. 

Раздел рассказывает о существовавшей среди мусульманских богословов 

двоякой – позитивной и негативной – трактовке образов ‘Узайра и Тубба‘, о 

попытках ученых идентифицировать личности Тубба‘ и Зу-л-Карнайна, а также о 

различных версиях, предлагаемых богословами для объяснения происхождения 

прозвища «Зу-л-Карнайн» («Двурогий»). 

Глава 2 «Пророческие ряды как элемент структуры Корана» состоит 

из шести разделов: «Вводные замечания» «Раннемекканские суры», 

«Позднемекканские суры», «Мединские суры» и «Формульные элементы в 

построении пророческих рядов», «Выводы». 

Во «Вводных замечаниях» дается определение термину «пророческий 

ряд», который понимается нами как упорядоченные и организованные 

упоминания о пророках или их истории4, построенные по одному 

композиционному плану, обладающие общими формульными элементами5, а 

также – часто, но не обязательно – имеющими общий зачин и/или концовку.  

Пророческие ряды рассматриваются в двух аспектах: диахроническом и 

структурно-композиционном. Дело в том, что концепция пророческого ряда 

отчетливо эволюционирует от ранних мекканских сур, где мы можем говорить 

                                                 
4 См. об этом: Д.В. Фролов «Арабская филология. Грамматика. Стихосложение. Корановедение», ст. «Семантика 
мотива камня в Коране», с. 299-322, ст. «Размышления о суре Нух», с. 411-436. 
5 О понятии формульных элементов в духе теории Парри-Лорда см. Дж.Т. Монроу «Устный характер 
доисламской поэзии. Арабская средневековая культура и литература», М., 1978, с. 93-142; А.Б. Куделин 
«Средневековая арабская поэтика», М., 1983, с. 46-56. Наше понимание близко к понятию «формульного 
словосочетания», примененного А.Б. Куделиным к анализу строя народного романа в: А.Б. Куделин. 
Формульные словосочетания в «Сират ‘Антар». – Памятники книжного эпоса. Стиль и типологические 
особенности. М., 1978, с. 84-105, см. также: А.Б. Куделин. Арабская литература: поэтика, стилистика, типология, 
взаимосвязи. М., 2003, с. 321-345. 



 9 

лишь о прообразе подобных рядов, к поздним мекканским сурам, и далее – к 

мединским сурам. В структурном же отношении пророческие ряды, которые 

обретают «классический» вид лишь в позднемекканский период, различаются 

как по форме, так и по составу. Именно на этом материале можно построить 

структурно-композиционную классификацию этих рядов на основе двух 

параметров: форма и состав.  

По форме пророческие ряды делятся на два базовых (простых) вида: 

А. Перечень имен пророков; 

Б. Череда пророческих историй, как правило, имеющих форму притч. 

По составу, который представляет собой тот или иной элемент 

исторической концепции ислама, нами выделены четыре основных типа, каждый 

из которых в отдельных случаях может быть осложнен определенными 

добавочными включениями: 

1. Отвергнутые пророки, иногда без упоминания имен самих пророков, а 

только народов, к которым они были посланы. В этот ряд обычно включаются 

Нух, Худ, Салих, Лут, Шу‘айб, Муса; 

2. Пророки завета, которые демонстрируют универсальность пророчества 

как фактора, определяющего развитие человеческой истории:  

«Он узаконил для вас в религии то, что завещал Нуху, что открыли Мы 

тебе и что завещали Ибрахиму, и Мусе, и ‘Исе: «Держите веру прямо и не 

разделяйтесь в ней!»…» (42:13); 

3. Пророки авраамического монотеизма, демонстрирующие 

преемственность и эволюцию пророчества в потомстве Ибрахима: Ибрахим, 

Исхак, Йа‘куб, Муса, ‘Иса6. 

4. Универсальный пророческий ряд, начинающийся с Адама и 

завершающийся Мухаммадом, то есть в принципе охватывающий собой всех 

пророков, как названных в Коране, так и не названных. 

                                                 
6 Типы 2 и 3 довольно близки друг к другу по своему составу, и в первом варианте классификации мы выделяли 
не два, а один тип, однако более детальный анализ показал, что эти два типа все-таки различаются, хотя иногда и 
пересекаются и переплетаются между собой. Кроме того, именно тип 3 эволюционирует при переходе от 
мекканских к мединским сурам за счет включения в его состав Исма‘ила, прародителя арабов. 



 10 

При анализе материала отдельных сур используется индекс пророческого 

ряда, например, А-1 или Б-3, где буквы обозначают форму ряда (А – перечень 

имен пророков, Б – рассказы), а цифры – тип ряда с точки зрения состава.  

Во втором разделе «Раннемекканские суры» проводится анализ материала 

раннемекканских текстов, содержащих истории и/или упоминания пророков. 

Анализ показал, что концепция и структура пророческого ряда еще только 

начинает складываться. В этом, самом раннем, пласте текста уже есть оба 

формальных вида пророческих рядов – и перечни имен (А), например, в сурах 

85:17-18 и 87:18-19, и череда историй (Б), например, 69:4-10 и 89:6-12.  

По составу в ранний период представлены два типа – отвергнутые пророки 

(тип 1) и «миниряд», являющийся прообразом сразу двух типов, ряда пророков 

завета (А/Б-2) и пророков авраамического монотеизма (А/Б-3). Что касается 

универсального пророческого ряда (тип 4), то в ранних текстах он отсутствует.  

В текстах типа 1 (отвергнутые пророки) акцент сделан на аравийском 

материале: двое из трех упомянутых в раннемекканских пророческих рядах 

пророков, а точнее, народов, к которым они были посланы, являются 

аравитянами (‘Ад и Самуд). Обращает на себя внимание тот факт, что в череде 

притч о «великих катастрофах» сами пророки не фигурируют, их имена не 

называются. Исключением являются только суры № 51 и 53, в которых 

упоминается имя Нуха, однако и здесь оно появляется только для того, чтобы 

обозначить его неверный народ. Таким образом, акцент в притчах сделан именно 

на наказании неуверовавших, а не на миссии пророка. Это, по сути, прообраз 

ряда отвергнутых пророков (А/Б-1), который становится основным позднее. 

Другой особенностью историй этого типа является неточное следование 

принятой в исламе хронологии (‘Ад, Самуд, Фараон) – главного организующего 

принципа в пророческих рядах текстов более поздних периодов. 

В примерах другого типа (тип 2/3) хронология также еще не является 

организующим началом в построении ряда, и последовательность имен 

варьируется. Любопытно отметить, что во всех этих примерах отсутствует имя 

‘Исы, которое в ряду пророков писаний позднее становится почти обязательным. 



 11 

В разделе «Позднемекканские суры» анализируются пророческие ряды 

текстов позднемекканского периода. В этот период происходит формирование 

концепции священной истории и ислама, воплощением чего и выступают 

пророческие ряды. 

Ряды распределены следующим образом:  

Тип А-1 – в шести сурах (№№ 11, 14, 25, 29, 38, 50). 

Тип Б-1 – в одиннадцати сурах (№№ 7, 10, 11, 23, 25, 26, 27, 29, 37, 41, 54). 

Тип А-2 – в одной суре (№ 42). 

Тип Б-2 – не встречается ни разу. 

Тип А-3 – в двух сурах (№№ 12, 38). 

Тип Б-3 – не встречается ни разу. 

Тип А-4 – в двух сурах (№№ 6, 19). 

Тип Б-4 – в двух сурах (№№ 19, 21). 

Легко заметить, что в данных текстах доминируют рассказы об 

отвергнутых пророках и погубленных за это народах, а также перечни в виде 

упоминания пророков, которых эти народы отвергли.  

По два раза встречаются цепочки пророков авраамического монотеизма и 

универсального пророческого ряда, который обретает форму рассказа также в 

двух сурах.  

Менее всего характерен для сур данного периода тип 2, упоминающий 

пророков завета. Пророческий ряд этого типа встречается в позднемекканских 

текстах один раз и только в виде перечня. 

Помимо этих четырех основных типов состава ряда намечается еще и ряд 

устойчивых связок между отдельными пророками. Так обычно вместе 

упоминаются цари-пророки Дауд и Сулайман. Они чаще упоминаются внутри 

пророческого ряда (21:78-82; 27:15-44, 38:17-40), но иногда образуют и 

самостоятельный ряд (34:10-14). 

В разделе «Мединские суры» дается анализ пророческих рядов мединского 

периода. Практически все они являются перечнями имен. Единственное 

исключение представляет собой только сура 61, однако и здесь ряд 



 12 

классифицируется как промежуточный тип между чередой рассказов и простых 

упоминаний пророков.  

Типы пророческих рядов распределены следующим образом: 

А-1 (перечень имен отвергнутых пророков) – 9:70: 22:42-44; 

А-2 (перечень пророков завета) – 33:7; 57:26-27, 61:5-6 (тип ряда данной 

суры является промежуточным между А/Б-2); 

А-3 (перечень пророков авраамического монотеизма) – 2:133; 2:136; 2:140; 

3:84; 4:163; 

А-4 (перечень пророков универсального ряда) – 3:33-34; 4:163. 

В плане содержания в мединских сурах ситуация совершенно иная, чем в 

сурах позднемекканских. Упоминания и рассказы об отвергнутых пророках 

переходят на второй план, уступая место ряду представителей авраамического 

монотеизма, причем на первое место выходят не сами пророки, а наказанные 

народы. 

Мединские суры характеризуют следующие два момента:  

1) акцент на самоопределении ислама как отдельной религии в ряду других 

монотеистических религий, в контексте чего особое значение приобретают 

фигура Ибрахима и подчеркивание прямой связи ислама с монотеизмом 

Ибрахима;  

2) акцент на ниспослании Мухаммаду особого закона ислама, 

составляющего основное содержание большинства мединских сур.  

В связи с первым моментом, на передний план выходит пророческий ряд, 

который выше был назван рядом пророков авраамического монотеизма (тип А-

3), состав которого претерпевает существенное изменение. В ряд включается 

Исма‘ил, старший сын Ибрахима, прародитель арабов, и таким образом 

устанавливается концепция, согласно которой пророческой миссией могут быть 

наделены как потомки Исма‘ила (аравитяне), так и потомки Исхака 

(израильтяне). Эта концепция полемически направлена против библейской 

концепции, в которой пророчество связано лишь с одним коленом потомков 

Авраама. При этом утверждается приоритет аравийской линии монотеизма над 



 13 

еврейской, что подчеркнуто устойчивой формулой Ибрахим – Исма‘ил – Исхак 

– Йа‘куб (2:136; 2:140; 3:84; 4:163), где имя Исма‘ила стоит строго по 

старшинству, прежде Исхака. Именно в мединских сурах эта формула выступает 

как сознательная модификация библейской формулы «Бог отцов наших, 

Авраама, Исаака, Иакова». 

 Интересно отметить, что в Коране существует так называемый женский 

ряд. Он представлен в мединской суре 66:10-12 и включает в себя следующие 

фигуры: жены пророков Нуха и Лута – жена Фараона – Марйам. Данный ряд 

представляет собой череду притч, состоящих из упоминаний двух неверных 

женщин (жены пророков) и двух праведных, одна из которых является женой 

страшного грешника – Фараона. Тем самым «женский ряд» имплицитно 

подчеркивает, что женщина в вопросе веры независима от мужчины и ее статус 

определяется по ее собственной вере, а не по вере мужа. 

В разделе «Формульные элементы в композиции пророческих рядов» 

рассматриваются общие зачины и концовки, используемые в построении 

пророческих рядов и подчеркивающие смысловое и композиционное единство 

ряда.  

В работе предлагается следующая классификация зачинов и концовок 

пророческих рядов: 

1) Зачины и концовки ряда отвергнутых пророков и погубленных народов 

(тип 1), делятся на два вида:   

а) исторические примеры наказания;  

б) предупреждения о судном дне. 

2) Среди зачинов и концовок, характерных для типов 2-4, тоже можно 

выделить два вида7: 

а) зачины, содержащие формулу исповедания веры – веру в Аллаха и в 

ниспосланные Им через пророков откровения; 

                                                 
7 Правда, привязка этих видов зачинов только к упомянутым типам пророческих рядов является не столь 
жесткой, как в первом случае. 



 14 

б) зачины, в которых утверждаются избранность пророков и дарование им 

откровения. 

Такая унифицированность зачинов и концовок, варьирующих несколько 

повторяющихся тем, еще более подчеркивают формальную и смысловую 

завершенность ряда в структуре коранического текста. 

В «Выводах» подытоживаются основные идеи предшествующих разделов 

главы. 

В главе 3 «Анализ версий рассказов о пророках в Коране» проводится 

сопоставление различных версий одной пророческой истории с целью 

установить возможные закономерности в их сравнительных характеристиках. 

Глава состоит из четырех разделов: «Вводные замечания», «Анализ версий 

истории Адама», «Анализ версий истории Худа и Салиха», «Анализ версий 

истории Ибрахима», «Анализ версий истории Лута» и «Выводы». 

Во «Вводных замечаниях» к главе говорится о том, что в работе 

подразумевается под термином «версии», который употребляется в случае 

наличия в кораническом тексте нескольких, не полностью тождественных друг 

другу, рассказов об одном и том же пророке. В разделе говорится о принципе 

отбора пророков для сравнительного анализа их историй. Это личности, с одной 

стороны, особо значимые для вероучения ислама, с другой стороны, имеющие 

несколько полноценных версий своей истории в Коране. Мы взяли пророков как 

«библейского цикла», так и внебиблейских персонажей: Адама, Худа, Салиха, 

Лута, Ибрахима.  

Раздел «Анализ версий историй Адама» состоит из шести подразделов – 

эпизодов истории пророка: «Введение к рассказу», «Грехопадение Иблиса», 

«Изгнание Иблиса из рая, его просьба об отсрочке и обещание вредить людям», 

«Поселение Адама и его жены в раю и запрет», «Нарушение запрета и изгнание 

человека из рая» и «Заключительное обещание». 

В подразделе «Введение к рассказу» приводится список сур, содержащих 

более или менее пространные версии истории Адама: 2:30-39; 7:11-25; 15:26-46; 

17:61-65; 18:50-51; 20:115-124; 38:71-85. Введения к истории Адама есть в сурах 



 15 

№ 2, 7, 15, 20, 38. В ходе их сопоставления нами были отмечены следующие 

моменты. 

- В некоторых введениях можно выделить зачин, предваряющий вводную 

часть повествования. Зачины встречаются двух видов:  

1) сообщение Аллаха о том, что Он сотворил человека (суры 15 и 7).  Здесь 

выделяются два основных момента: а) джинны сотворены прежде человека; б) 

сотворены они из разного материала: человек – из глины, а джинны – из огня; 

2) заключение завета Аллаха с человеком и нарушение Адамом завета. 

Этот зачин делает акцент на общем для трех религий моменте вероучения: 

первый завет Бога был заключен уже с первым человеком. 

- Из трех более или менее пространных введений наиболее схожи по 

содержанию версии в позднемекканских сурах 15 и 38, которые состоят из таких 

общих моментов как намерение Господа создать человека, материал, из которого 

создан Адам, придание формы, вдохновение от духа Аллаха.  

Введение к рассказу об Адаме мединской суры 2 построено по-иному. В 

нем есть ряд особенностей: а) отсутствие зачина; б) человек назван 

«наместником» (khalÞfa); в) приводится диалог Аллаха с ангелами; г) в диалоге с 

ангелами содержится мотив «научения Адама именам», из анализа которого 

впоследствии выросли разные мусульманские теории происхождения языка.  

В подразделе «Грехопадение Иблиса» анализируется рассказ о 

грехопадении Иблиса, заключающемся в ослушании повеления Господа 

поклониться Адаму. 

Версии эпизода разнятся наличием или отсутствием:  

- Характеристики проступка Иблиса. Она содержится только в двух сурах 

(№ 2 и 38), где сказано, что Иблис «возгордился» (istakbara). 

- Квалификации согрешившего. В сурах № 2 и 38 сказано, что в результате 

отказа поклониться Иблис «оказался неверным (кафиром)». 

- Мотивировки отказа Иблиса. Мотивировка проступка двояка: во-первых, 

Иблис отказался поклониться Адаму, считая, что он лучше человека, которого 



 16 

Аллах создал из глины (суры № 7, 15, 17, 38); во-вторых, проступок Иблиса 

связан с его происхождением: он был джинном.   

Эпизод «Изгнание Иблиса из рая, его просьба об отсрочке и обещание 

вредить людям» композиционно занимает разное место в структуре 

повествования. В четырех сурах он предшествует поселению Адама и Евы в раю 

и всем последующим событиям – 15:34-40; 7:13-17; 38:77-83; 17:62. В трех 

изгнание Иблиса совмещено с изгнанием человека из рая и занимает место после 

всех событий, происшедших в раю – 7:24, 2:26, 20:123. Композиция эпизода в 

сурах 15, 7, 38 четко следует схеме: изгнание – просьба об отсрочке – обещание 

погубить людей. Версию суры 17 можно считать сокращенным вариантом этой 

схемы: до просьбы об отсрочке отсутствует указание на изгнание Иблиса, а 

обещание погубить людей совмещено с просьбой об отсрочке.  

Эпизод «Поселение Адама и его жены в раю и запрет» описывается в сурах 

7:19; 2:35; 20:117-119, где версии сур № 2 и 7 построены по одной схеме и 

практически идентичны. Версия суры 20 отличается наличием мотива 

предупреждения Адама против Иблиса. Кроме того, в ней не говорится прямо о 

поселении в раю: Адам и Ева просто оказываются пребывающими там. 

В подразделе «Нарушение запрета и изгнание человека из рая» 

анализируется рассказ о грехопадении человека, который в Коране упомянут в 

сурах 7:20-25; 2:36-37; 20:120-123. Наиболее подробное описание событий 

фрагмента дается в суре 7, в которой рассказывается об упреке, сделанном 

Господом человеку за ослушание, а самое лаконичное – в суре 2. 

Подраздел «Заключительное обещание» представляет собой эпизод 

обещания наказания грешников геенной и содержится во всех сурах, 

рассказывающих историю первого человека, за исключением 7-й. Некоторые из 

версий, в частности суры 2, 15, и 20, упоминают и о награде праведникам.  

В разделе «Анализ версий истории Худа и Салиха» говорится о том, что 

упоминания о двух древнейших аравийских пророках – Худе и Салихе – в 

раннемекканских текстах Корана образуют «двуединую» историю, в которую 

иногда вплетается еще упоминание и «народа Фараона», то есть египтян. В более 



 17 

поздних текстах каждая из историй обособляется и рассказывается отдельно, и 

тогда в каждой истории появляются свои специфические детали, отличающие их 

друг от друга. В этой связи для нашего анализа мы разделили все истории о Худе 

и Салихе на три группы: «Ранние версии, рассказывающие о Худе и Салихе 

вместе», «Поздние версии истории Худа» и «Поздние версии истории Салиха». 

В подразделе «Ранние версии, рассказывающие о Худе и Салихе вместе» 

проанализированы наиболее ранние коранические тексты, содержащие историю 

этих пророков. Для нашего разбора мы сгруппировали истории в таблицы: а) 

ранние версии общего рассказа о народах ‘Ад и Самуд (суры 41:13-18; 69:4-8; 

89:6-14); б) начало формирования отдельных версий историй народов ‘Ад и 

Самуд (суры 51:41-45; 54:18-32; 91:11-15). Во всех этих рассказах отсутствуют 

имена Худа и Салиха – вместо них в каждой версии называются их народы – ‘Ад 

и Самуд. Таким образом, можно сделать вывод, что на данном, раннем этапе 

формирования рассказа акцент сделан не на пророках, а на погибших за грехи 

народах.  

В «Поздних версиях истории Худа» разбирается история пророка, 

изложенная в сурах: 7:65-72; 11:50-60; 26:123-139; 46:21-26. Версии этого 

периода более объемные, по сравнению с предыдущим периодом, и более 

содержательные. Структурно они делятся на три части: введение – основная 

часть (проповедь и полемика) – заключение (сообщение о наказании). В центре 

повествования, прежде всего, проповедь пророка и полемика народа с ним. 

Композиция рассказов является типичной для всех историй о пророках «великих 

катастроф»8 и опирается на следующую схему: приход пророка с миссией – 

проповедь с призывом к вере в Аллаха – отказ принять пророка и угрозы – 

наказание неверного народа.  

Содержание проповеди Худа во всех поздних рассказах одно и то же, а 

центральной ее темой является призыв к таухиду, т.е. единобожию. Практически 

обязательными элементами проповеди становятся упоминание о милости, 

                                                 
8 Термин М.Б. Пиотровского. 



 18 

которой Аллах облагодетельствовал ‘адитов, и предупреждение о наказании за 

неверие – более развернутое, чем в ранних текстах.  

Для поздних повествований о пророке характерны следующие моменты: 

- сдвиг акцента с погибшего народа на «непринятого» пророка: главным 

действующим лицом становится Худ, а не его народ, как это было в ранних 

рассказах;  

- рассказ о Худе приведен как самостоятельный элемент повествования, 

без параллельного упоминания другого пророка или народа; 

- основную часть рассказа составляют проповедь пророка Худа и полемика 

его народа с ним, а не повествование о наказании народа; 

- в двух сурах из четырех (№ 7 и 11) говорится не только о наказании 

отказавшихся признать пророка, но и о спасении уверовавших.  

В «Поздних версиях истории Салиха» разбираются рассказы, 

содержащиеся в сурах: 7:73-79; 11:61-68; 26:141-158; 27:45-53. Как и в случае с 

Худом, в данных версиях появляются новые элементы, отличающие поздние 

рассказы о Салихе от ранних. Во-первых, появляется имя пророка, и таким 

образом главным действующим лицом становится Салих, а не его неверный 

народ. Во-вторых, история Салиха и его народа рассказывается отдельно от 

историй других пророков и народов. В-третьих, появляется мотив спасения 

праведников от наказания, постигшего грешников. Как можно заметить, данные 

мотивы в позднемекканских версиях истории Салиха совпадают с аналогичными 

элементами в истории Худа. Еще одной общей чертой, объединяющей истории 

двух пророков, является проповедь таухида – единобожия (суры № 7, 11, 27). 

Структурно поздние рассказы о Салихе делятся на три части: введение – 

основную часть – заключение. Основная часть включает в себя: проповедь, в 

которой содержится призыв к вере в Аллаха; полемику народа с Салихом и/или с 

уверовавшими в пророка праведниками; новый элемент – сообщение о грехе 

Самуда, который в трех версиях (суры № 7, 11, 26) описывается как убийство 

верблюдицы, а в одной ( сура № 27) – как замышление убийства пророка Аллаха; 



 19 

наказание, которое, как и в ранних версиях, состоит из двух этапов: испытания в 

виде верблюдицы и уничтожения неверных. 

Раздел «Анализ версий истории Ибрахима» посвящен анализу рассказов о 

жизни Ибрахима и его пророческой деятельности. В Коране образ этого пророка 

подается в двух плоскостях – как отвергнутый пророк и как основоположник 

истинного монотеизма – и раскрывается в двух обособленных, не связанных 

между собой сюжетах. В нашей работе мы рассматриваем оба варианта рассказа 

об Ибрахиме в подразделах «Ибрахим – отвергнутый пророк» и «Ибрахим – 

основоположник истинного монотеизма». Есть еще один рассказ о пророке – это 

история гостей Ибрахима. Этот рассказ тесно связан с историей другого пророка 

– Лута – и в нашей диссертации разбирается в соответствующем разделе главы.  

В подразделе «Ибрахим – отвергнутый пророк» рассказы поделены на две 

группы: 1) рассказывающие о противостоянии Ибрахима идолопоклонникам 

(21:51-72; 29:16-27; 37:83-98); 2) содержащие только проповедь пророка, 

обращенную к отцу и народу (6:74-84; 19:41-50; 26:69-89; 43:26-28; 60:4-5). 

Композиция сур первой группы в основном совпадает и состоит из 

следующих общих эпизодов: проповедь Ибрахима народу, содержащая призыв 

уверовать в Единого Бога; уничтожение идолов (отсутствует в суре 29); 

намерение идолопоклонников сжечь Ибрахима на костре; спасение Ибрахима и 

переселение его на другую землю; дарование праведного потомства. Таким 

образом, взгляд на Ибрахима как на борца с идолопоклонничеством сближает 

его историю с историей отвергнутых своими народами пророков («пророков 

катастроф»). Правда, в Коране нет рассказа об уничтожении народа Ибрахима за 

неверие – эпизод, важный для «пророков катастроф», однако намек на наказание 

содержится в ряде сур (см. 9:70; 22:42-44; 37:98).  

К этой же группе, содержащей мотив противостояния идолопоклонникам, 

могут быть отнесены и айты мединской суры «Корова» (2:258; 2:260), вводящие 

два новых элемента. В айате 2:258 Ибрахим в споре с неназваным по имени 

персонажем о том, кто умерщвляет и оживляет людей, предлагает оппоненту 

вывести солнце с запада. Айат 2:260, продолжающий тот же сюжет, рассказывает 



 20 

о том, как Ибрахим попросил Господа показать ему оживление мертвых, и Аллах 

оживил четырех птиц.  

Рассказы сур второй группы композиционно схожи и содержат такие 

общие элементы, как: проповедь Ибрахима (№ 6, 19, 26), в которую в двух 

случаях встроена полемика отца с сыном (№ 19, 26); отречение от 

идолопоклонников; мольбу пророка о прощении за неправедного родителя9; 

дарование праведного потомства (№ 6, 19). 

Об Ибрахиме как борце за единобожие упоминается еще в двух 

контекстах: 9:70 и 22:42-44. 

В подразделе «Ибрахим – основоположник истинного монотеизма» 

рассматривается другой взгляд на Ибрахима – как установителя религии Аллаха. 

Коран часто называет пророка «ханифом» (Ùanīf, см. 2:135; 3:67; 3:95; 4:125; 

6:79; 6:161; 16:120; 16:123), что означает «истинно верующий в единого Бога», а 

также «другом Аллаха» (khalīl Allah, см. 4:125; 17:73), потому что пророк 

усердствовал в повиновении и поклонении Господу. Истинный, изначальный 

монотеизм в Коране неоднократно именуется «религией Ибрахима» (millat 

Ibrāhīm, см. 2:130; 2:135; 3:95; 4:125; 12:38; 16:123; 22:78). Ибрахим был первым, 

кто предался Богу (aslama, см., напр., 4:125; 37:103), а последователей его 

религии стали называть ханифами и muslimūn, т.е. «предавшиеся».   

Образ Ибрахима как основателя веры, ханифа, появляется уже в 

позднемекканских сурах (6:161; 16:120; 16:124) и развивается в текстах 

мединского периода, в которых подчеркивается, что он был именно ханифом, а 

не иудеем или христианином (2:135; 3:65; 3:67). 

                                                 
9 Согласно мусульманской традиции, уверовавшему не разрешается обращаться к Аллаху с просьбой о прощении 
многобожников, даже если его связывают с ними родственные отношения. В Коране сказано: «Не следует 
пророку и тем, которые уверовали, просить прощения для многобожников, хотя они были родственниками, после 
того как стало ясно для них, что они – обитатели огня» (9:113). Об этом говорится и в хадисе, согласно которому 
пророк Мухаммад однажды сказал: «Я спросил у моего Господа позволения просить прощения своей матери, и 
Он не разрешил мне. Я попросил у Него позволения посетить ее могилу, и Он позволил мне» (См. «Сахих 
Муслим», пер. с арабского С. Попова. Казань, 2005 г., с. 283). В суре «Поэты» говорится о том, что пророк 
Ибрахим все же молился за прощение грехов своего отца (26:86), однако его молитва была лишь выполнением 
обещания, которое он давал ранее (19:47; 60:4): «И просьба Ибрахима о прощении отцу была только согласно 
обещанию, которое он ему обещал. Когда же ему стало ясно, что он – враг Аллаха, он отказался от него…» 
(9:114).       



 21 

Большое значение для самоопределения ислама как религии имеет особо 

акцентируемая связь пророка с аравитянами. Именно Ибрахим вместе со своим 

старшим сыном Исма‘илом восстановил священный «дом Аллаха» в Мекке, 

Ка‘бу, и очистил ее от идолов (2:125; 2:127; 22:26). 

В разделе «Анализ версий истории Лута» отмечается, что история Лута 

построена по тому же принципу, что и другие рассказы об отвергнутых 

пророках, и укладывается в общую схему: появление пророка среди неверного 

народа и призыв следовать прямому пути – отказ повиноваться пророку – 

наказание грешников и спасение праведников.  

В Коране можно выделить два типа рассказов о Луте: 1) связанные с 

историей Ибрахима (№ 11, 15, 29, 51); 2) повествующие исключительно о Луте и 

его народе (№ 7, 26, 27, 37, 54). 

Практически все рассказы первой группы сур являются 

позднемекканскими, за исключением суры № 51, которая относится к раннему 

мекканскому периоду и отличается от других глав группы тем, что в ней пророк 

Лут ни разу не упомянут по имени, и в версии не конкретизируется, в чем 

именно заключался грех народа Лута.  

Все рассматриваемые суры, за исключением 29-й, начинаются одинаково – 

упоминанием о визите ангелов в дом Ибрахима. Что касается суры 29, то в ней 

рассказ о гостях Ибрахима как бы встроен в историю Лута, а не предваряет ее. 

Эпизоды версий данной группы содержат такие общие элементы, как: приход 

ангелов в дом Ибрахима с благой вестью и сообщение о наказании развратного 

народа, предупреждение Лута ангелами о предстоящем уничтожении грешников, 

гибель неверных и спасение праведников.  

Истории Лута в версиях сур второй группы содержит такие элементы, как: 

проповедь Лута с обличением греха народа, полемика народа с пророком и отказ 

повиноваться ему, спасение праведников и гибель грешников. Однако 

композиция и содержание этих версий не всегда совпадают: в более ранних 

сурах (№ 37, 54) рассказ включает в повествование только сам факт неприятия 

пророка и уничтожения за это неверных. В более же поздних текстах (№ 7, 26, 



 22 

27) содержатся такие эпизоды, как проповедь обращение Лута с проповедью к 

своему народу, который он упрекает в разврате, и отказ народа повиноваться 

пророку, а также угрозы изгнания Лута из селения. 

Проанализировав обе группы рассказов о Луте – как продолжения истории 

Ибрахима и как самостоятельного повествования – мы сделали следующие 

выводы. Во-первых, оба варианта имеют совпадающие элементы. Так, начальная 

обличительная проповедь Лута есть в одной суре первой группы (№ 29) и в трех 

сурах второй группы (№ 7, 26, 27). Вариация концовки трех сур первой группы 

появляется в одной суре второй группы (№ 26). Во-вторых, хотя композиция 

истории Лута во всех версиях более или менее соответствует общей схеме 

рассказов о «пророках великих катастроф», индивидуальные различия между 

версиями довольно велики. В-третьих, мотив пребывания ангелов в доме Лута 

появляется только при упоминании об их визите ранее к Ибрахиму, которому 

они сообщают о своих планах в отношении народа Лута10. В-четвертых, 

обращение пророка Лута к жителям своего селения имеет разные формы. В 

одном случае, более частотном в первой группе сур, речь Лута облечена в форму 

просьбы не трогать его гостей, а во втором, чаще встречающемся во второй 

группе, слова пророка выглядят как проповедь, в которой он упрекает народ за 

распутство. 

В «Выводах» подводится итог проанализированному в главе материалу, и 

отмечается, что:  

- особенностью поэтики Корана является варьирование сюжета о том или 

ином пророке, причем в отдельных случаях мы можем говорить о наличии 

единой сюжетной канвы, а в других – о наличии нескольких не сводимых друг к 

другу версий рассказа;  

- в отдельных случаях истории разных пророков сплетаются и 

переплетаются между собой настолько, что разделить их практически 

невозможно; 

                                                 
10 Исключением является только сура 54, где говорится о гостях Лута. Однако и в ней не сообщается, с какой 
целью эти гости посетили Лута. 



 23 

- иногда можно отметить корреляцию между конкретной версией рассказа 

и содержанием и композицией суры, в которую он входит. В частности, большое 

влияние оказывает тот факт, входит или нет данная версия рассказа в 

«пророческий ряд». Если да, то построение ряда оказывается важным фактором, 

воздействующим на специфику рассказа о пророке, поскольку, как мы видели, 

ряды в целом тяготеют к единообразие содержания и стилистики входящих в 

него историй. 

Глава 4 «Сводные коранические истории пророков Мусы и ‘Исы» 

состоит из четырех разделов: «Вводные замечания», «История Мусы», «История 

‘Исы» и «Выводы». 

В разделе «Вводные замечания» говорится о возможности еще одного 

подхода к анализу пророческих историй: когда все версии повествования о том 

или ином пророке сводятся в единый целостный рассказ, который в работе 

называется «синоптическим», представляющий в обобщенном виде взгляд 

писания и учения ислама на роль и место этого пророка в истории пророчества.   

Для нашего анализа мы выбрали сводные истории двух наиболее 

значимых, после Мухаммада, фигур мусульманского вероучения, 

основоположников родственных исламу монотеистических течений – иудаизма и 

христианства – Мусы (Моисея) и ‘Исы (Иисуса). Согласно кораническому 

учению, миссия упомянутых пророков непосредственно подготавливала 

утверждение веры ислама, а ниспосланное им писание находит тождество и 

утверждение своей истинности в священной Книге мусульман. 

В разделе «История Мусы» приводится список сур, содержащих историю 

Мусы и его брата Харуна. Сводный рассказ, составленный из разных версий, 

разделен нами на следующие эпизоды: самообожествление Фараона и его 

злодеяния; рождение и чудесное спасение младенца; убийство египтянина; 

бегство Мусы; призвание и первое откровение; дарование пророчества Харуну; 

прибытие к Фараону; состязание с волхвами и наставление египтян; испытания 

народа Фараона; исход из Египта; наказание неверных и обращение Фараона в 

веру Мусы; благодеяния в пустыне; встреча с идолопоклонниками и просьба 



 24 

народа сделать для них изваяние Бога; дарование закона; поклонение золотому 

тельцу и наказание отступников; корова; сорокалетнее странствие; вступление в 

землю обетованную; Муса и Хидр.  

При сведении всех версий истории Мусы в единый рассказ мы 

сопоставили коранический и библейский текст о Моисее и нашли как общие 

мотивы, так и существенные расхождения. Так, общими для писаний являются 

фрагменты, рассказывающие о рождении Мусы и его чудесном спасении, 

даровании пророчества Харуну, исходе из Египта и благодеяниях в пустыне, 

сорокалетнем странствии и вступлении в обетованную землю. А вот такие 

эпизоды коранического рассказа, как встреча Мусы с Праведником (в предании 

он назван по имени – Хидр) и фрагмент о просьбе израильтян, обращенной к 

Мусе, сделать для них изображение Бога (не тождественный сюжету об 

изготовлении золотого тельца, который есть и в Библии и в Коране), в Библии 

отсутствуют.  

При совпадении эпизодов в писаниях существуют свои особенности. Это 

могут быть как незначительные расхождения, например, отсутствие в 

кораническом рассказе упоминания неопалимой купины или расхождение в 

количестве и составе казней египетских, так и более значимые различия. 

Пожалуй, главным из них является формулировка пророческой миссии, 

возложенной на Моисея: в библейской традиции она состоит в том, чтобы 

вывести свой народ из Египта, а в Коране миссия Мусы, помимо этого, 

заключается еще и в призыве израильтян и Фараона к единобожию.  

Можно отметить и другие различия в трактовке совпадающих эпизодов: 

- при упоминании о злодеяниях Фараона в священном писании ислама 

утверждается, что Фараон совершил самый тяжкий грех, объявив себя богом, 

тогда как в Библии этот мотив отсутствует; 

- в кораническом варианте действует один и тот же Фараон, 

бесчинствовавший в начале рассказа и погубленный в конце, тогда как в 

библейском варианте сообщается о воцарении нового Фараона;  



 25 

- в отличие от коранической версии, в библейской истории нет мотива 

обращения Фараона перед гибелью в истинную веру, также как нет упоминания 

о принятии веры Аллаха некоторыми египтянами и состязавшимися с Моисеем 

волхвами; 

- убийство Моисеем египтянина в Библии трактуется как намеренное, а в 

Коране – как случайное; 

- в Ветхом Завете золотого тельца изваял Аарон, а в Коране – самаритянин. 

Подобная кораническая трактовка, как и в упомянутом выше случае, связана с 

мусульманским учением о непогрешимости пророков: божий избранник не 

способен сознательно ни совершить убийство, ни изваять идола для поклонения; 

- «рыжая телица», эпизод с которой в обоих писаниях выделяется от 

общего повествования о Моисее, в Ветхом Завете является частью закона – 

предписанием особенного очищения для людей, прикоснувшихся к могиле или 

мертвому телу, тогда как в Коране с ее помощью раскрывают совершенное среди 

израильтян убийство. 

В разделе «История ‘Исы» говорится, что ‘Иса в мусульманской традиции 

занимает особое место: он – пророк и посланник, взятый живым на небо, 

последний пророк, пришедший до Мухаммада и предсказавший его пророчество, 

и тот, кто должен прийти во второй раз, предвещая наступление Судного дня. 

Однако, несмотря на особое значение фигуры этого пророка для ислама, в самом 

тексте Корана рассказ о нем не столь детализирован, как это было в случае с 

Мусой. 

История ‘Исы поделена нами на следующие эпизоды: рождение Марйам; 

благочестие Марйам; Благовещение; рождение ‘Исы; пророческая миссия и 

чудеса ‘Исы; Вознесение ‘Исы; второе пришествие ‘Исы. 

Мы сопоставили сведенный воедино коранический материал с библейским 

текстом и сделали следующие наблюдения. 

Эпизоды, из которых состоит повествование о ‘Исе, в целом совпадают с 

библейской версией рассказа об Иисусе Христе. Исключением являются 

фрагменты, посвященные матери ‘Исы – Марйам, истории ее рождения и 



 26 

воспитания в храме, не упоминаемые в канонических евангелиях. Однако 

информация о детстве Марии и периода ее пребывания в храме, содержится в не 

вошедших в Новый Завет протоевангелиях и, с небольшими различиями, 

соответствует кораническому рассказу. 

Еще один фрагмент, отличающий кораническую версию от библейской, 

также связан с Марией. Так, в Новом Завете нет эпизода о том, как люди 

упрекали Марию в распутстве, потому что ко времени рождения Иисуса она уже 

была замужем за Иосифом. В Коране же Марйам родила сына без мужа, а для 

того чтобы люди не упрекали ее в распутстве, Всевышний даровал ‘Исе 

способность говорить в колыбели, чтобы он мог защитить свою мать.  

Остальные эпизоды – Благовещение, чудеса, Вознесение, упоминание о 

втором пришествии – в обоих писаниях практически полностью совпадают и 

одинаково трактуются как в христианской, так и в мусульманской традициях. 

Единственным расхождением, ставшим главным идеологическим отличием двух 

вероучений, является разный подход к эпизоду распятия. В отличие от 

библейской версии, коранический вариант истории Христа отрицает факт смерти 

‘Исы на кресте и последующего его воскресения, хотя в Коране и упоминается о 

том, что против пророка замышлялось убийство. 

Заключение. 

Повествования о пророках являются важным элементом композиции 

коранического текста. Целью нашего исследования было определить, как в 

Коране излагается история пророков, выявить, есть ли в построении рассказов 

свои закономерности, существуют ли у них общие формульные элементы, как 

пророческие истории участвуют в построении коранического текста и какое 

место они занимают в структуре коранической проповеди, можем ли мы 

говорить об определенной эволюции  пророческой темы от ранних, мекканских 

до поздних, мединских сур.  

Анализ материала рассказов о пророках, проделанный в работе, позволил 

нам сделать ряд выводов, которые мы выносим на защиту: 



 27 

1) Коранический текст, а вслед за ним и мусульманская наука, исходит из 

того, что общее число пророков и посланников в истории человечества является 

в принципе открытым, и о многих из них ни в Коране, ни в истории не осталось 

следов и свидетельств. Вместе с тем, число пророков, упомянутых в Коране, 

строго ограничено. Ученые исходят из того, что всего в Коране упомянуто 25 

пророков, включая самого Мухаммада. Однако, как показано в работе, наряду с 

ними, в Коране есть ряд персонажей (‘Узайр, Тубба‘, Зу-л-Карнайн), 

пророческий статус которых остается неопределенным. Иными словами, одни 

мусульманские авторитеты признают за ними пророческий статус, другие – нет.  

2) Анализ материалов о пророках в Коране из трактата Суйути 

«Совершенство в коранических науках», равно как и замечания, разбросанные по 

тексту диссертации, показывают, что классическая мусульманская наука имела 

достаточно хорошее знание о содержании библейского текста и использовала 

библейские сведения, иногда полемизируя с ними, в построении учения о 

пророках, закладывая, таким образом, фундамент для сравнительного изучения 

пророческих повествований и в целом концепции священной истории, которому 

много внимания уделяет современная наука. 

3) Такое специфическое явление построения коранического текста как 

«пророческие ряды» (понятие обосновано и предложено нами) занимает важное 

место в Коране: из 49 коранических глав, в которых содержатся упоминания 

пророков и рассказы о них, пророческие ряды встречаются в 32 сурах. Это 

однозначно показывает, что выделенное нами явление далеко не случайно, оно 

воплощает в себе определенную историческую концепцию, которая, раз за 

разом, закреплялась посредством коранической проповеди. То же самое 

подчеркивает и обилие формульных элементов в построении пророческих рядов, 

которые однозначно показывают, что они сознательно выстроены, что это не 

просто случайная подборка рассказов и притч, а воплощение этапов пророческой 

деятельности как мотора и указателя хода истории. Наш анализ показал, что в 

большинстве коранических сур, содержащих упоминания пророков, 



 28 

повествования обладают необыкновенной схожестью, имеют единую 

композицию, тематику, единообразные формульные элементы. 

4) Материал, проанализированный в работе, показывает, что явление 

«пророческих рядов» сложилось в коранической проповеди не сразу, что 

раннемекканские суры дают нам лишь прообразы некоторых типов рядов, 

содержащие очень небольшое количество имен, и не имеющие еще 

классического вида, который они обретают в позднемекканских и мединских 

сурах. В частности, ряд отвергнутых пророков в раннемекканских текстах, 

собственно говоря, может быть назван пророческим рядом лишь условно, только 

в свете его последующей эволюции, ибо самые ранние его образцы – это, скорее, 

череда наказанных народов, где акцент сделан на наказании, а не на пророческой 

проповеди. 

5) На основании исследования материала пророческих рядов в работе 

предлагается следующая их классификация: 

По форме: 

А. Перечень имен пророков; 

Б. Череда пророческих историй, как правило, имеющих форму притч. 

По составу:  

1. Отвергнутые пророки, в число которых обычно включаются Нух, Худ, 

Салих, Лут, Шу‘айб, Муса; 

2. Пророки завета, в число которых включаются обычно Ибрахим, Муса, 

‘Иса, и, естественно, Мухаммад как завершающее звено.  

3. Пророки авраамического монотеизма, демонстрирующие 

преемственность и эволюцию пророчества в потомстве Ибрахима: Ибрахим, 

Исхак, Йа‘куб, Муса, ‘Иса. 

4. Универсальный пророческий ряд, начинающийся с Адама и 

завершающийся Мухаммадом, то есть в принципе охватывающий собой всех 

пророков, как названных в Коране, так и не названных. 

Соотношение между этими типами зависит от того, к какому периоду – 

раннемекканскому, позднемекканскому или мединскому – принадлежит та или 



 29 

иная сура, включающая в себя истории или упоминания пророков. Так, в 

мекканских текстах через пророческие ряды воплощается одна из главных задач 

коранического учения – формирование концепции священной истории и ислама. 

Поэтому повествования в подавляющем большинстве ранне- и 

позднемекканских сур посвящены отвергнутым пророкам и их погубленным 

народам. В мединский же период, в который происходит самоопределение 

ислама как религии и установление его законов, пророческие ряды служат одним 

из средств для достижения этого.  

В плане содержания в мединских сурах упоминания и рассказы об 

отвергнутых пророках переходят на второй план, уступая место ряду 

представителей авраамического монотеизма, причем в обоих случаях на первое 

место выходят не сами пророки, а наказанные народы. Другими словами, начало 

эволюции концепции ряда совпадает с его концом, круг, так сказать, замыкается. 

6) Анализ версий рассказов о пророках в Коране на примере историй  

Адама, Худа, Салиха, Ибрахима и Лута, показал, что соотношение между 

версиями может быть различным: в одних случаях рассказ может практически 

совпадать, различаясь лишь наличием или отсутствием некоторых 

дополнительных эпизодов или элементов; в других случаях версии практически 

невозможно свести к единому сюжету. Причины этого и связь данного явления с 

личностью пророка, или со временем появления разных версий, или со 

структурой и содержанием суры, которая выступает по отношению к версии в 

качестве рамочной структуры нуждаются в дополнительном исследовании, хотя 

некоторые соображения на этот счет были высказаны в работе, но сам факт 

неслучайности расхождения разных версий, как установлено в работе, очевиден. 

В частности, композиция рассказа часто зависит от его принадлежности к 

пророческому ряду, который, как показал наш анализ, влияет на содержание и 

стилистику каждой отдельной истории, входящей в его состав. 

Анализ показал, что особенностью поэтики Корана является и то, что 

истории некоторых пророков тесно переплетены между собой, сливаясь в единое 

повествование, и встречаются даже ситуации, когда отдельный эпизод истории 



 30 

пророка, входящий в состав другого повествования, обособляется от основного 

рассказа об этом персонаже.  

7) Реконструкция сводных версий историй Мусы и ‘Исы показала, что 

различные версии рассказа дополняют друг друга новыми деталями, эпизодами, 

и что наряду с многочисленными параллелями, общей сюжетной линией, в 

кораническом повествовании есть и свои особенности, связанные не только с 

незначительными различиями в деталях, но и с трактовкой образов этих 

пророков, их ролью в священной истории, пониманием сути их служения.  

Так, основным отличием в понимании образа Мусы в кораническом учении 

является тройственная задача его пророческой миссии, заключающаяся не 

только в том, чтобы вывести свой народ из Египта, как об этом говорится в 

Библии, но еще и в призыве к единобожию как уверовавших израильтян, так и 

неверного Фараона. В истории же Иисуса главным отличием двух традиций 

является разный подход к вопросу о распятии и смерти пророка, которые в 

кораническом учении отрицаются. 

Как уже было сказано во введении, учение о пророках в разных 

религиозных традициях не ограничивается священными текстами. Этому 

вопросу посвящены самые разные жанры ближневосточной литературы, начиная 

с трактатов по всемирной истории от сотворения мира и специального жанра, 

посвященного историям древних пророков (кисас  

ал-анбийа’ ), и заканчивая различными богословскими трудами и философскими 

сочинениями, включающими в себя раздел о пророках. Каждый из этих жанров и 

место пророческой темы в нем, несомненно, представляют большой интерес как 

для исследователя, так и для читателя. Однако рамки нашей диссертации не 

позволили нам охватить их в работе. В дальнейшем мы надеемся посвятить всем 

этим жанрам особое внимание в наших исследованиях.  

 



 31 

Основные положения диссертации  

отражены в следующих публикациях: 

 

1. Образы пророков в Коране. М., 2002 (монография).  

2. Первые пророки (Адам, Шис и Идрис) в Коране и Предании. – Ислам: 

религия, культура, язык. Вып. 1. М., 2001, с. 58-79. 

3. О встречающихся в Коране именах, кунйах и титулах. Имена пророков и 

посланников в Коране. – Джалал ад-Дин ас-Суйути. Совершенство в 

коранических науках. Выпуск четвертый. Учение о понимании смыслов Корана. 

Вступительная статья и общая редакция Д.В. Фролова. М., 2005, с. 152-162 

(комментарии: с. 255-265). 

4. Пророческие ряды в Коране. – Вестник  МГУ. Сер. 13 «Востоковедение», 

2007, № 3, с. 15-34.   

 

 

 

 


